







(110111) 一月十日(日)午後十一時五十九分まで(110110)十二月二十四日(木)午後七時から令和二年十二月二十四日(木)

動画

Ħ



主 催: 天王寺楽所雅亮会

共 催: 天王寺舞楽協会 朝日新聞社

後 援: 和宗総本山四天王寺·住吉大社·嚴島神社·念法真教·大阪市·

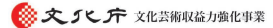
大阪市教育委員会·大阪府·大阪府教育委員会

企画・製作: 天王寺楽所雅亮会・グリーンズコーポレーション

収録 日: 令和2年11月30日午後6時30分より

収録場所:四天王寺五智光院

大阪市助成公演



第40回 伝統文化ポーラ賞地域賞受賞記念

藤原 憲 天王寺楽所

ごあいさつ

雅亮会としての第48回雅 楽公演会を開催します。

本来は11月30日にフェスティバルホールで予定していましたが、新型コロナウィルス感染症の影響で、動画配信という形で行うこととなりました。

今年はコロナウィルスに よって我々の活動も制限されてきました。最も重要な 聖霊会の舞楽法要も中止 になったのを始め、かがり の舞楽、住吉大社での舞楽 もすべて中止となりました。 公演会について検討する中 で、観客のことも考えホール での公演は断念することになりました。残念ではありました。残念ではありましたが、映像によって、これまでとは変わった視点でいたご覧になれ、楽しんでいただけるのではないでしょうか。この配信公演によって、かえって広く多勢の方にご覧いただける機会ともなるかと思います。

本公演に際しての四天王 寺様、グリーンズコーポレー ションのご協力に感謝申し 上げます。またこの公演は大 阪市から助成をいただき、文 化庁の文化芸術収益力強 化事業にも指定されました。

そんな中、うれしいご報告もあります。ポーラ伝統文化振興財団より第40回伝統文化ポーラ賞地域賞をいただきました。誠に名誉なことで、これを力により一層の精進を続けてまいる所存ですので、今後ともよろしくご支援のほど、お願い申し上げます。

第48回 天王寺楽所雅亮 雅楽公演会「都にはぢず朝廷と天王寺雅所~」の 催、誠におめでとうございす。2020年は年明けととも 人類にとって脅威となる新コロナウイルスが流行し、世中の経済活動や生活に大

会 雅楽公演会「都にはぢず ~朝廷と天王寺雅所~」の 開催、誠におめでとうござい ます。2020年は年明けととも に、人類にとって脅威となる新 型コロナウイルスが流行し、世 界中の経済活動や生活に大 変な困難が訪れました。中で も文化活動への影響は甚大 であり、全世界で芸術、そし て「美」を楽しむ心が蝕まれ ています。そのような中、天王 寺楽所 雅亮会さまが新たな 試みとして公演をオンライン 配信なさることは、国内外や ジャンルを問わず今後の文 化振興のストーンマイルとも なる大きな一歩だと確信して おります。

また、この度は「2020年度 第40回伝統文化ポーラ賞・ 地域賞」をご受賞されました ことに、重ねてお祝いを申し 上げます。公益財団法人ポー ラ伝統文化振興財団は、株 式会社ポーラオルビスホー ルディングスにより「美しさは 外面だけでなく内面が備わ ってこそ実現される」という会 社の美に対する理念の下、 1979年に設立されました。 以降、40年間にわたり人々の 内面を「豊かに美しくする日 本の無形の伝統文化の支援 を行っております。この度貴 会が受賞されました「伝統文 化ポーラ賞」は、弊財団の主 たる事業のひとつで、豊かな 文化の向上に向けて優れた 業績を残し、後進の指導・育 成にも努めている個人または 団体を顕彰してまいりました。 貴会の、雅楽の普及・発信と いうご偉業はさることながら、 地域の人々が、雅亮会の事 務所のある願泉寺の歴代の 御住職を核として一致団結 し、まとまり、「地域の宝を地域で守る」という姿は、世界を見据えつつ地域で活動する、まさにグローカリゼーション (Think globally, act locally.) の精神を体現する活動といえます。そのような素晴らしいご活動をさらに活性化させ、未来に引き継いでいただくことを期待し、本年度のご受賞が決定した次第でございます。

末筆ではございますが、感染症の拡大防止に配慮しながらの公演開催は、藤原理事長をはじめ、役員や会員の皆様の並々ならぬ決意とご尽力があったものと存じます。苦難の中光り輝く今回の雅楽公演は、伝統文化の重みを広く訴求し、また後世にその灯りを伝えることと確信しております。

この度のご公演、並びにオンライン配信が貴会、また文化振興の礎となることを祈願し、ご挨拶とさせていただきます。

舞楽 出音声 楽 楽 抜 徳 頭

楽 胡

無料動画配信について

ナビゲーター 桂 吉坊 解説 小野真龍

視聴方法

#### https://www.youtube.com/user/GREENSCORPORATION/

雅亮会 雅楽 グリーンズチャンネル

#### 配信日時

パソコン

#### 視聴料無料

令和2(2020)年12月24日(木)午後7時 ~令和3(2021)年1月10日(日)午後11時59分まで

※編集の都合で変更の場合がございます。 ※本配信は配信期間中は再度の視聴が可能です。

#### 動画視聴における推奨環境

スマートフォン iOS 11.0以降(Safari最新バージョン)) iPadOS 14(Safari最新バージョン) タブレット

Android OS 5.0以降(Google Chrome最新バージョン)

Windows 8.1 (最新バージョンのGoogle Chrome、Firefox) またはWindows 10 (最新バージョンのGoogle Chrome、Safari、MS Edge、Firefox) MacOS 10.9以上(最新バージョンのGoogle Chrome、Safari、MS Edge、Firefox)

のいずれかを視聴の際に必ずご用意ください。





# 採桑老

配役

#### 舞 人 藤原憲 懸 人 …… 北中廣興 管 方 鞨 鼓 小野 真龍 太 鼓 ---- 味府 浩子 鉦 鼓 ----- 曾根 暢貴 鳳 笙 …… (主管)新發田 恵司 塩田 隆志 井上 幸子 林 絹代 植木 明佳理 楠 行正 堀辻 喜久子 土庫 光陽 山内望 平野 みゆき 邑上 紀子 山田 信慧 二本松 真澄 篳 篥 …… (主管)多田 真円 巖水 法光 真藤 眞 中浩史 砂原 円凝 藤井 雅峰 関 伊知郎 北地 昭龍 藤井 悠熙 龍 笛 …… (主管)坂井潤子 藤 康隆 川端 晃正 東野 藤子 髙木 宏子 別所 泰広 安藤 益子

# 胡徳楽

配役

舞 人

勧 盃 ----- 園淵 和夫 瓶子取 ----- 蓮沼 善行

客 人 …… 丸川 司文 多治見 真篤

奥田 英織 今野 宏昭

管 方

三 / 鼓 ----- 寺西 覚水 太 鼓 ---- 神田 典証 鉦 鼓 ---- 和田 敦子

篳 篥 —— (主管)前川 隆哲

吉本 乘亮 髙木 了慧

高麗笛 —— (主管)勘田 紅美

中原 詳人 山本 恵子

# 振鉾

舞 人 ----- 左方 園淵 和夫

右方 蓮沼 善行

管 方

太 鼓 …… 左方 味府 浩子

右方 神田 典証

鉦 鼓 …… 左方 曾根 暢貴

右方 和田敦子

龍 笛 …… (主管)川端 晃正

坂井 潤子 藤 康隆

高麗笛 …… (主管)山本 恵子

中原 詳人 勘田 紅美

# 抜頭

舞 人 …… 吉光 信昭

管 方

鞨 鼓 …… 清水修

太 鼓 ---- 味府 浩子

鉦 鼓 一 曾根 暢貴

鳳 笙 …… (主管)塩田隆志

井上 幸子 山内 望

篳 篥 …… (主管)巖水 法光

多田 真円 中 浩史

龍 笛 …… (主管)藤 康隆

坂井 潤子 川端 晃正

# 貴徳

舞 人 …… 小野 真龍

管 方

三之鼓 ----- 寺西 覚水

太 鼓 …… 神田 典証

鉦 鼓 …… 和田敦子

篳 篥 …… (主管)吉本 乘亮

前川 隆哲 髙木 了慧

高麗笛 …… (主管)中原 詳人

勘田 紅美 山本 恵子

長慶子

鳳 笙 …… (主管)林 絹代

篳 篥 …… (主管)多田 真円

龍 笛 …… (主管)川端 晃正

抜頭及び貴徳の演奏者に下記の者が加わります。

鳳 笙 ----- 林 絹代 新發田 恵司

植木 明佳理 楠 行正

堀辻 喜久子 土庫 光陽

平野 みゆき 邑上 紀子

山田 信慧 二本松 真澄

篳 篥 — 真藤 真 砂原 円凝

藤井 雅峰 関 伊知郎

北地 昭龍 藤井 悠熙

龍 笛 …… 東野 藤子 髙木 宏子

別所 泰広 安藤 益子

# 大王寺舞楽協会常任理事・天王寺楽所 小野真龍 公演テーマについて 公演テーマについて 公演テーマについて

雅楽は、日本で最も古い伝 統音楽とされ、現在の形態に なった平安時代半ばから約 千二百にわたりほとんど変化 せずに伝承されていると言わ れています。雅楽を伝承する 楽団は「楽所(がくそ)」と言 われますが、京都の内裏の大 内楽所、奈良の南都楽所、四 天王寺の天王寺楽所が「三 方楽所」といわれて、平安時 代以来、雅楽伝承の中核とな ってきました。そのうち、天王 寺楽所は聖徳太子が設置し たとの伝承があり、歴史とし ては一番古いと推測されてい ます。ただし、天王寺楽人は、 ながらく四天王寺に隷属し、 音楽を演奏することによって 課役を免れるという公の秩序 から外れた身分でした。この ような身分の者が住んでいた ところは、一般には「散所」と いわれていたのですが、官位 をもっている由緒正しい身分 であった大内や南都の楽人 からは、当時の天王寺楽人は 「散所楽人」と蔑称され、少し

見下されていたのです。

しかし、技術が高く独特の 芸熊を持っていたので、都の 貴人に呼ばれて、大内や南都 の楽人とともにしばしば天覧 に浴するような機会に舞楽を 舞ったりしていました。なかに は、秦公信、秦公定(公貞)親 子のように、都の楽人に交じ って、本日の第一部の演目で ある舞楽「採桑老」の相承系 譜に名前を残し、舞楽会で巧 みに舞ったことによって貴人 から纏頭(ご褒美の絹布)を いただくほどの者もいました。 とはいえ、身分が低かったの で、宮中儀礼に恒常的に携わ ることできず、大内楽所の楽 人に補任されることもありま せんでした。さらに、本日の第 一部の二曲目の「胡徳楽」の ような滑稽で、三枚目的な役の演目は「末輩」が行うべしとされて、もっぱら天王寺楽人が担当していたようです。

さて、第一部では、貴人か ら褒美をもらうぐらい技量を 持ちつつも、滑稽な三枚目演 目もこなしていた、という天王 寺楽人の平安時代における微 妙な立場を、宇治平等院一切 経会というシチュエーションで 表現したいと思います。宇治平 等院鳳凰堂は、関白を務めた 藤原頼通が天喜元年(1053) に建てたものですが、その後、 藤原氏の長者が代々主宰し て、ここへ納められた一切経 を供養する重要な法会を行 なっていました。それは数曲 の舞楽が奏される大規模な ものでした。この一切経会に、 平安時代には他の楽所楽人と ともに天王寺楽人もよく招か れていたようです。上記の天王 寺楽人秦公貞がここで「採 桑老」を舞い、貴人から纏頭 を受けた(『中右記』元永元 年(1118)三月三日條)とい

う、平安時代の史実にも残る 事柄を再現して、天王寺楽人 の技量が高く評価されていた ことを象徴的に描きます。

二曲目の胡徳楽は、胡人の 宴席を表現した滑稽パントマイムのような珍しい舞楽ですが、この曲をひきつづいて披露することで、天王寺楽人が散所楽人として「末輩」扱いされていたことを表現しようと思います。しかし、この舞楽においても天王寺楽人はその芸人魂を発揮して、巧みに観客の笑いを取ることでしょう。

本日は、胡徳楽の舞人たちを宇治平等院の舞楽会の客人たちに擬して、第一部の最初から登場させ、あたかも舞楽会のあとの平安貴族たちの宴席と二重写しにして御覧に入れたいと思います。雑面という人面を模した神秘的な面をつけた宴席の亭主役の「勧盃」は、藤原家の高位貴族という見立てで、採桑老の舞人にご褒美を与えます。「客人」たちの酔態とともにこのよ

うな演出もお楽しみください。

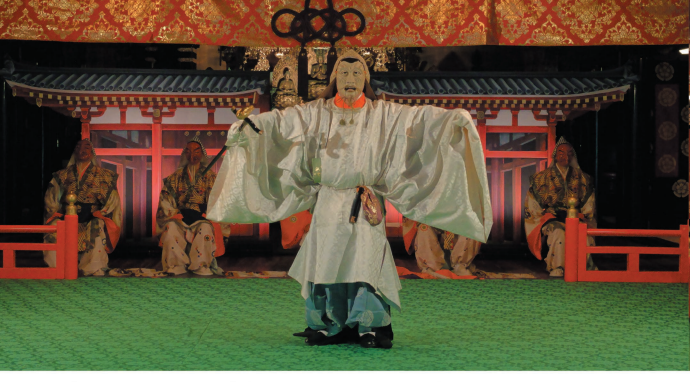
さて、隷属民であった天王 寺楽人の身分は、江戸時代 には、官位を持つ封建領主 へと高く上昇します。そのきっ かけになったのが、室町時代 の応仁の乱(1467~1478) から戦国時代へと推移する戦 乱の時代です。応仁の乱によっ て、皇室の経済自体が疲弊 し、朝廷の儀式の多くは、大 嘗祭など重要な儀式も含め て執行できなくなりました。 そして、京都の楽人の多くも 落命したり、地方へ落ち延 びたりしました。つまり、朝廷 儀式の雅楽演奏が成り立た なくなってしまったのです。 天正年間(1573~1592) に、織田信長が一時的に畿 内を中心とした政治的秩序 を作った時、当時の正親町 天皇は朝儀の回復にのりだ します。その際、正親町天皇 は、楽人不足を補うために 天王寺楽人を朝廷儀式の 演奏に取り立てられました。 それからしばらくして、南都 楽人もまた朝儀の雅楽演奏 のために招聘されます。

こうして、大内、天王寺、南 都の三方の楽所の楽人が協 働して朝廷の雅楽伝統を担 うしくみが次第に出来ていき ます。江戸時代になって世の 中が安定した頃になると、江 戸幕府はこのしくみを追認し て、三方楽所全体に二千石 の経済的な手当てを行ない ます。このようにして、天王寺 楽人は、いわば幕府お抱えの 領主であり、また、恒常的に宮 中に出入りする「禁裏楽人」と いう身分になります。官位や 役職も得られることとなり、他 の楽所の楽人とも立場は対 等となります。平安時代と比 べると雲泥の差です。もちろ ん、「聖霊会」をはじめとす る、自分たちのフランチャイ ズである四天王寺をはじめと する天王寺楽所由縁の舞台 での演奏も担い続けました。

このような、社会的身分の 高い「禁裏楽人」となった天 王寺楽人を表現するのが第 二部「宮中舞御覧〜矜持ある禁裏楽人」です。対等となった三方楽所の楽人が集結しておこなわれた最も大規模で、華やかな宮廷の雅楽行事が、天覧の舞楽会である「舞御覧」でした。いろいろな規模の舞御覧はしばしばしれましたが、最も大規模なりとして定期的に一月中旬に行われた舞御覧です。三方楽所からそれぞれ17名ずつ、総勢51名により天皇に次々と舞楽をご覧にいれるのです。

天覧の場ですので、楽人 たちにとっては極めて名誉な 機会でもありました。舞楽は 平安時代以来、左舞と右舞 に分類されるのですが、この 行事では、左舞はもっぱら南 都楽所の楽人が、右舞はも っぱら天王寺楽所の楽人が 担当していました。江戸時代 では内裏の小御所前庭で舞 御覧を行なっていましたが、 本日は、宮中を象徴する場所 である、桜と橘が聳えたつ紫 宸殿前での舞御覧に舞台を 擬して、天王寺楽所の右舞を ご披露致します。さて、高貴な お方は天王寺の右舞をお気 に召すでしょうか。その結果 が出る貴徳の舞の終わりに ご注目ください。

ところで、このような身分の 変転はあっても、天王寺楽人 の一貫したアイデンティティ であったのは、京都の大内楽 所、南都の南都楽所に負け ない高い技量とそれに対する 矜持であったと思われます。 鎌倉時代の随筆『徒然草』第 二百二十段で、著者の吉田 兼好は「何事も、辺土は賤し く、かたくななれども、天王寺 の舞楽のみ都に恥ぢず」とい う都人の天王寺楽人に対す る評価を書き留めています。 朝廷や貴族たちに関わるとき には、時代や社会的身分を 超えたところで、天王寺楽人 の心底には、四天王寺のある 大坂こそが古代からの文化 の先進地域であり、常に南都 や京都に恥じない存在であろうという想いが強くあったことでしょう。そして、そういう想いが、歌舞による聖徳太子讃仰・仏縁成就という自分達の歴史的な召命への内省の力を強め、天王寺舞楽という独特の舞態を生み出す原動力の一つになっていたのであろうと思えてなりません。



# 散所楽人 都にはぢぬ

曲目解説

# 採桑老

この舞は、齢を 重ねて死を目前に した老翁が、長寿 の妙薬といわれる

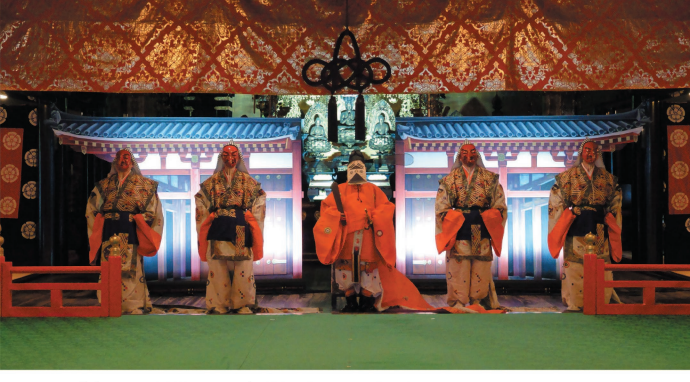
桑葉を求めて、山野をさまよい歩く姿を、舞に象ったものと伝えられています。この舞は、本来、内裏の大内楽所楽家の多家(おおのけ)家伝の秘曲とされてきましたが、天王寺楽にも伝授され、天王寺方においても伝承されていました。平安時代に多資忠(おおのすけただ)がこの舞の伝授をめぐって女婿の山村政連(やまむらのまさつら)に殺され、多家の伝承がいったん途絶え

たのですが、後にその子である 多近方(おおのちかかた)が、 天王寺楽人である秦公定(公 貞)から再び伝受したというい きさつがあります。現代では、 宮内庁式部職楽部では伝承 されておらず、天王寺楽所独特 の舞と言えます。

まず、「盤渉調調子(ばんしきちょうのちょうし)」が演奏されます。採桑老では調子が三句奏されますが、各句の終わりに打楽器のみが演奏する「轆轤(ろくろ)」という大変

特殊な演奏法を行います。こ の調子の間に老翁の風貌を 象った仮面をつけ、白色の直 衣を纏い、頭に篠を挿し、腰 に薬袋を吊り、手に「鳩杖(き ゅうじょう)」をもった舞人が、「懸人(かかりゅうど)」の肩に 手をかけて登場します。当曲 が始まりますと、舞人は鳩い を扱いながら緩やかに舞と がめます。通常と異なり、そば らないところに大変な難しさ があるといわれています。





# 胡徳楽

「胡徳楽」は、 西域の胡人の酒 宴の模様を擬し た曲です。この曲

は、音楽に合わせて舞を舞うというのではなく、「勧盃(けんぱい)」と称される亭主が、従者の「瓶子取(へいしとり)」とともに胡人の風体をした「客人」をもてなす酒宴を再現した、滑稽なパントマイム劇で大変珍しいものです。

中国隋唐代の「胡人」は、 北方民族というよりは、ソグド 人と呼ばれる、もっぱらサマ ルカンドを拠点として東方へ

わたってきたシル クロード商人でした。『旧唐書』(サ え伝・康国(サマルカンド)人、、 深目高鼻にして、 深野髭(ひげ)多し、 、「人は多く酒を 嗜み、好く道路にて歌舞をなす」。とあります。胡人は酒と芸能が大好きで、隋唐時代の中華の芸能に大きな影響を与えました。胡飲酒、胡徳楽、酒胡子など「胡人と酒」をテーマとする雅楽曲はたくさんあり、雅楽の理解のうえで胡人を知ることは避けて通れないようです。

そもそも、鼻が高く、髭をたくわえた異形のソグド人が広がった大きい盃で酒を呑むことに色々と困難があるのですが、そういった酒の飲み方が興味深いことに加えて、主人



のそれら客人に酒をついで 回る召使の瓶子取も、お酒が 大好き。隙あれば、盗み酒を して、酒宴が終わる頃には、フ ラフラになってしまいます。客 人たちのそれぞれ個性的な



酔態と合わせて、瓶子取の千 鳥足にもご注目ください。「天 王寺には、方をたがへて、あち こち、まどいあるくと申めり。そ れもあまり侍る」(『教訓抄』) と書き残されている派手な酔 態も天王寺楽所の特徴であ るといえるでしょう。

#### ·宮中舞御覧 祭持ある 第三部

曲目解説

振鉾(合鉾

「振鉾」は、舞楽会では必ず最初に舞われる儀式的な舞で、鉾をうちふるって舞台を

浄めて、邪気を払う役割を 担っています。一般に、舞楽 は左舞と右舞に分類されて いて、左舞はオレンジ系でま とめられた装束、右舞は緑 系の装束をつけますが、振 鉾の舞人は平舞装束といっ て、その典型的なコントラス トが際立つ装束です。本来 は、「振鉾三節」といって、三 つのシーンがあります。最初 に左方の舞人、二番目に右 方の舞人、最後は合鉾とい って左方と右方の舞人が一 緒に舞うのですが、今回は 合鉾のみでご披露します。 舞が始まる前に笛と打楽器



だけで奏される「集会乱声 (しゅえらんじょう)」という 曲は、左右の二本の笛が別 々のメロディを吹きながら最 後には一つにまとまる、とい う大変めずらしい楽曲で、舞 楽会全体のファンファーレ の役割を果たします。おそら く、今日では、古式の舞楽会 をそのまま伝えている天王 寺楽所にしか残っていない ものと思われます。



#### 抜 頭 舞 楽

「抜頭」は、元 来は唐楽で笙が 奏され、オレンジ 系の装束なので

本来は左舞なのですが、三 方楽所の中で天王寺楽所は 右舞を担当していたので、宮 中において天王寺流で舞う時 は右舞として扱われました。天 王寺流の「右舞の抜頭」とい うのは、「夜多羅拍子(やたら びょうし)」といわれる二拍と 三拍が複合したいわば五拍 子のリズムで舞うスタイルで、 もとの形態である「左舞の抜 頭」は二拍と四拍が複合した 只拍子と言われる六拍子で 舞い、南都楽所が担当してい ました。この夜多羅拍子は、 テンポ感が良いということで 天王寺楽人が開発したとい

われています。夜多羅拍子の 方がぐんぐんとテンポがあが るので、「過剰な」を意味する 言葉として「やたら」という言葉 が使われたといわれています。 この曲は、林邑国の僧仏哲が 伝えた林邑楽の一曲で、東 大寺大仏開眼供養会でも上 演されたとされています。しか し、その由来については諸説 あり、西域の胡人が親を殺し た猛獣を倒す姿を象ったと か、唐のある皇后が嫉妬に 狂ったので勅命によって幽 閉されたところ、それをうち破 って出てきたというエピソード を模したとも言われています。

実は、ほとんどの舞御覧において、南都楽所が担当した「左舞の抜頭」が出されており、「右舞の抜頭」を天皇が御覧になるということは極めて稀でした。今日は、高貴なお方に天王寺流の「右舞の抜頭」を御覧に入れたいと思います。





の一人舞で、これ も右舞担当の天 王寺方が舞御覧 でしばしば舞った曲です。 別称を「帰徳候」ともいい、

中国漢代に匈土王に封ぜ

られた帰徳候の戦う様の 姿をかたどった舞であると 伝えられています。江戸時 代の天王寺方にはどうやら 四天王寺で舞う通常バー ジョンと舞御覧で舞うバー ジョンの二種があったよう

です。本日は、舞御覧の場 ではありますが、あえて天 王寺固有のバージョンを 御覧に入れる、という設定 でご披露致します。





舞御覧の最 後は長慶子とい う楽曲が奏され ます。平安時代の 殿上人であり、ま た優れた雅楽人でもあった

源博雅(みなもとのひろま さ)の作曲になると伝えら れる舞のない曲です。この 曲は古来宮廷における貴 人や法会における僧侶の 退出楽(退出音声まかでお んじょう)として、舞楽会の 終了に臨んで演奏されるな らわしとなっています。



# 演奏の歩み

#### 令和元年

12月5日

樟蔭忌

#### 令和2年

1月2日~3日

嚴島神社二日祭 元始祭奉納舞楽 (嚴島神社)

#### 1月8日

今宮戎神社奉納舞楽 (今宮戎神社)

#### 1月12日

生身供(四天王寺)

#### 1月14日

修正会結願法要 (どやどや)(四天王寺)

#### 1月24日

相愛大学伝統芸能 コーディネーター育成 プログラム記念演奏会

#### 2月5日

NPO法人高齢者大学 依頼舞楽 天王寺舞楽研究例会

#### 2月22日

聖徳太子御正當会舞楽 (四天王寺)

#### 5月29日

四天王寺管長晋山式 付楽参仕

#### 7月3日

令和2年度 「第40回伝統文化 ポーラ賞(地域賞)」受賞

#### 7月5日

天王寺舞楽研究例会 A班(新型コロナウイルス対策として、 会員をA・B二班に分割して天王寺 舞楽研究例会を分散形態で再開)

#### 7月10日

天王寺舞楽研究例会B班

#### 7月20日

天王寺舞楽研究例会A班

#### 7月25日

天王寺舞楽研究例会B班

#### 8月4日

天王寺舞楽研究例会A班

#### 8月5日

天王寺舞楽研究例会B班

#### 8月20日

天王寺舞楽研究例会B班

#### 8月25日

天王寺舞楽研究例会A班

#### 10月5日

天王寺舞楽研究例会 (分割分散形態を解消)

#### 10月22日

四天王寺経供養 (太子殿前殿内にて 無参詣者で執行)

#### 11月5日

天王寺舞楽研究例会

#### 11月30日

第48回天王寺楽所 雅亮会雅楽公演会 収録日

#### 12月5日

樟蔭忌

〈今後の活動予定〉

#### 12月24日~令和3年1月10日

第48回天王寺楽所 雅亮会雅楽公演会 「都にはぢず 〜朝廷と天王寺楽所」 動画配信

#### 令和3年

#### 1月2日~3日

嚴島神社二日祭 元始祭奉納舞楽 (嚴島神社)

#### 1月8日

今宮戎神社奉納舞楽 (今宮戎神社)

#### 1月17日

相愛大学伝統芸能 コーディネーター育成 プログラム特別公演 (山本能楽堂)

# The 48th Tennōji-gakuso Garyōkai GAGAKU CONCERT

"Worhy of the capital"- Tennōji Gakuso and the Imperial Court Online video broadcast from 24.12.2020 to 10.01.2021

#### INTRODUCTION

#### Gagaku, Tennōji Gakuso and Garyō-kai

Gagaku is the oldest form of traditional music in Japan, performed during Imperial Family ceremonies as well as many Shinto rituals. Between the Nara and Heian periods (8~9c. AD), Japan sent envoys to the Sui and Tang dynasties. The envoys brought back various technologies and cultural phenomena. Among them were various musical instruments, songs, dances and other types of performing arts.

Around the middle of the Heian period, the nobility of that era further moulded these arts to their taste, composed new songs and blended them together to create the art of Gagaku as we know it today.

From a contemporary point of view, it is a traditional Japanese performing art, but it incorporates musical instruments brought over from various places, such as Southern China, Central Asia and even further West via the Silk Road. The Gagaku pieces that were composed by the aristocrats during the Heian period are performed at ceremonies and events in the Imperial Palace, and since the Meiji era (19c.) - during Shinto rituals related to the Imperial Family. Since Gagaku is the oldest traditional Japanese performing art, you could say that it is a cultural phenomenon that has influenced all traditional Japanese performing arts that came to be after the Heian period such as Noh, Kyōgen, Heike Biwa, koto music and many others. It is currently designated as a UNESCO Intangible Cultural Heritage.

In modern Japan, there is a common misconception that Gagaku originated within the imperial family in relation to Shinto rituals, but the truth is that its connection with Buddhism is even older and stronger. It all started with Prince Shōtoku, who brought Buddhism into Japan.

Music has always captivated the human soul, and in the olden days, people

believed that it had the power to appease even the gods themselves. Buddhism was brought over to Japan from the continent roughly 1500 years ago. In order to please this new foreign deity called "Buddha", Prince Shōtoku decided to incorporate foreign music in the Buddhist rituals. This foreign music became the foundation upon which Gagaku was developed. Since then, it has been tradition to perform Gagaku in Buddhist temples, and it is believed that these performances gradually spread to the Imperial Palace and the Shinto shrines. Today's concert will performed by Tennōji Gakuso, who are deemed to be Japan's oldest Gagaku troupe, based in the temple built by Prince Shōtoku himself - Shitennōji.

There are three core troupes that uphold the art of Gagaku: the Ōuchi Gakuso troupe, based in the Imperial Palace, the Nanto Gakuso troupe that operates in the Nara area, based in Kōfukuji and Kasuga Taisha, and the Tennōji Gakuso troupe established by Prince Shōtoku at Shitennōji. These so-called "Sanpō Gakuso", or "Three Core Troupes", have been the pillars of the tradition of Gagaku in Japan since the Heian period (9~12c.). Especially since the beginning of the Edo period (17c.), when they came to receive the patronage of the Shogunate, the Three Core Troupes have been cooperating to maintain the ceremonies and events in the Imperial Palace. If we were to draw a parallel between Gagaku and the art of the tea ceremony, these troupes can be likened to the "Three Senke" schools, which started with Sen no Rikyū and consist of Omote Senke, Ura Senke, and Mushakōji Senke.

During the Meiji era (second half of 19c.), the Emperor moved to Tokyo. Once there, the Meiji government established a new Gagaku troupe - the current Board of Ceremonies Orchestra, which consisted of Gagaku performers from all Three Core Troupes. At this time, Tennōji Gakuso lost the support of the government and most of its performers left. The tradition of Gagaku in Shitennōji seemed on the verge of extinction.

The Tennōji Gakuso in Shitennōji has preserved many unique forms of dance called "Tennōji Bugaku". These include Gagaku and Bugaku performances during the "Shōryō-e" - the memorial service for the repose of Prince Shōtoku. In the olden days, even Emperor Toba Taira-no-Kiyomori praised beauty of Tennōji Bugaku, which has always enjoyed the special attention of the Emperor and the noble circles. At the end of the Kamakura period (early 14c.), Yoshida Kenkō wrote in the 220th paragraph of his "Tsurezuregusa" (Essays in Idleness) that "All things provincial are

coarse and inferior, the sole exception being the Bugaku of Tennōji, which is equal to that of the Capital". Realizing that this ancient tradition must not wither away, in 1884 the people of Osaka formed a private association to inherit and preserve the tradition of the Tennōji Gakuso troupe. That private association is this video's producer and main performer - the "Garyō-kai Association". The Garyō-kai has been active for over 135 years and has been authorized by Shitennōji to use the name "Tennōji Gakuso". The association has a wealth of experience with overseas performances, having held concerts in various parts of the United States, including Carnegie Hall, many European countries, as well as South Korea and others. They have received numerous awards, including this year's 40th Annual Traditional Culture Regional POLA Award, a public award project ran by the POLA Foundation of Japanese Culture.

# The first Part "The Sanjo Performers Worthy of the Capital - Uji Byōdō-in's Requiem for the Buddhist Scriptures"

Tennōji Gakuso troupe is presumed to be the most ancient of the "Three Core Troupes". The status of these performers was an exception from the national employment system - being under the authority of Shitennōji, they were exempt from labor service in return for playing music.

The places where people of such status lived were generally known as "sanjo" ("scattered place"). The Ōuchi performers at the Imperial Palace and the Nanto performers in Nara, who all had proper ranks and official status, treated the members of the Tennōji troupe with contempt and referred to them by the derogatory term "sanjo performers". However, because of their superb skills, they were often summoned by the nobles of the capital and together with the Ouchi and Nanto troupes performed Bugaku for the amusement of the Emperor. Among them, there were many talented performers who mingled with the musicians and nobles of the capital and even received valuable presents such as in the case of the dancer Hata-no-Kimisada, who left his mark on the piece "Saisoro".

Of course, due to their low status, they were not regularly involved in the court ceremonies, and could not even dream of being appointed to serve in the Imperial Ōuchi Gakuso troupe. Furthermore, it was customary for the humorous pieces such as today's "Kotokuraku" to be performed by the trainees or the lower-ranked performers, so they were naturally assigned to the Tennōji troupe.

And so, even though the performers of

the Tennōji troupe had skills worthy of the capital, the complications of their social status during the Heian period often forced them to play the roles of clowns. This is what I would like to express with the direction of "Uji Byōdō-in's Requiem for the Buddhist Scriptures".

The Uji Byōdō-in Phoenix Hall was built by Fujiwara-no-Yorimichi, who at the time was the Emperor's regent. Subsequently, it became the place for holding an important Buddhist service - the requiem for the Buddhist Scriptures that are kept in the temple, a service presided by generations of Fujiwara clan leaders. It was a large-scale service, during which numerous Bugaku dances performed. There is evidence that during the Heian period the Tennōji performers frequently participated in the ceremony together with members of the other Gakuso troupes. Today, we would like to demonstrate the outstanding skills of the Tennōji troupe and recreate the historical episode in which the aforementioned Tennōji dancer Hata-no-Kimisada performed the piece called "Saisōrō" in the Phoenix Hall of Byodo-in, and was subsequently richly rewarded by the noblemen for his awe-inspiring performance.

It is believed that the first dance, "Saisōrō", portrays an old man at the end

of his long life, wandering around the mountains in search of mulberry leaves, which are said to be the main ingredient of the elixir of longevity. Originally, this dance was considered a secret known only to the Imperial court performers, but it was eventually revealed to the Tennōji troupe, where its tradition still lives to this day. During the Heian period, there came to pass an incident that saw the bearers of this tradition in the capital killed for reasons having to do with the succession of this dance, and the tradition in Kvoto was cut off. How-Hata-no-Kimisada, ever, who had already been initiated, reintroduced it to the performers in Kyoto and thus secured the continuation of the tradition. "Saisōrō" has not been handed down in the Board of Ceremonies Orchestra, so currently it is a dance unique to Tennoji Gakuso.

In "Saisōrō", when the dancer first enters the stage, the percussion instruments are played three times in a row - a playing technique unique to Tennōji Gakuso. The resonance of the percussion beautifully fits the music. The Mai-bito, or the main dancer, is dressed in a white robe and wears the mask of an old man carrying a bundle of bamboo grass on his head. On his waist hangs a medicine bag, and he is holding a cane with a figurine of a pigeon on its handle. The dancer enters the stage holding the

Kakaryūdo, or the assisting performer, by the shoulder. When the song for the actual dance starts, the Mai-bito begins to dance gently while playing with the pigeon-cane. This dance is different from any other in Gagaku, and they say that the role of the old man is one of the hardest to master.

Following "Saisōrō", you will see the second dance, "Kotokuraku", which is a piece that emulates the drinking banquets of the "Hu" tribes of Western Asia. As I mentioned earlier, this piece is not simply a dance that matches the music, but a very unusual humorous reenactment of a banquet during which the host, referred to as Kenpai, welcomes the guests through pantomime together with his servant, Heishitori.

During the time of the Sui and Tang Dynasties, the so called "Hu" tribes were not so much Northern peoples, but rather Sogdians - Silk Road merchants who, although based in Samarkand, frequently traveled eastward. According to a Chinese account from the Tang dynasty, "they had deep eyes, high eagle noses, bearded faces and seemed to love alcohol and the performing arts". Apart from the curious drinking habits of the Sogdians, who did indeed have long noses and thick beards, and would have had plenty of difficulties to drink from a wide and shallow bowl, it is quite inter-

esting to see that not only the host, but also the servant in charge of filling the guests' cups, Heishitori, is quite fond of drinking wine. Whenever he has a chance, he is quick to steal a gulp or two, and by the end of the banquet he would be quite drunk. It is fun to watch Heishitori's teeter-tottering around, as well as each guest's unique manner of drunkenness.

In accordance with the overall stage setting, the host Kenpai, being a high-ranking aristocrat, will enter the stage together with his guests from the very beginning and enjoy "Saisōrō" as a spectator of the Bugaku performances at Byōdō-in. The paper mask resembling human features worn by Kenpai is called "Zōmen", and represents a person with certain spiritual powers. Towards the end of "Saisōrō", the high-ranking aristocrat Kenpai will praise the dancer and give him a reward.

The actual performance of "Kotokuraku" imitates a drinking banquet hosted by Kenpai after having attended the ceremony during which "Saisōrō" is performed. In the olden days, all formal rituals in the Imperial Court were inevitably followed by ceremonial banquets. It was customary that the banquets would be repeated one after the other, until eventually all formalities were dropped. The performers of Tennōji are

good at reproducing those informal banquets, as it is mentioned in an old music treatise: "the Kotokuraku of Tennōji shows exaggerated drunkenness and the performers teeter-totter all over the place". I hope you are amused by our flamboyant drunkenness tonight.

## The second Part "The Imperial Mai-goran - Dignified Court Performers"

So, even among the members of the Three Core Troupes, the Tennōji artists were looked down upon and referred to as "sanjo performers" all throughout the Heian Period, However, there was an event that lead to a significant improvement of their status. It happened in the Muromachi Era, during the transition between the Onin War and the Warring States Period. The Onin War was a civil war lead among the samurai of the Muromachi Shogunate, which started in 1467 and lasted 11 years. The main battlefield was the capital, Kyoto, and by the end of this meaningless war the city was completely devastated. The civil war exhausted the Emperor's treasury, and all court rituals, including important ceremonies such as Daijosai, the Great Thanksgiving Festival, were neglected. In addition to that, many of the performers in Kyoto had lost their lives or had fled to the countryside. In other words, the ceremonial Gagaku performances within the Imperial Court were discontinued.

During the Tenshō era (1573~1592), when Oda Nobunaga temporarily established a new order centered around the Kinai Provinces, Emperor Ōgimachi proclaimed that since the situation in the capital had stabilised, the court ceremonies would be restored. First of all, in order to make up for the shortage of the indispensable Gagaku musicians, he recruited Tennōji performers to carry out all Imperial court ceremonies. Later, performers from the Nanto troupe were also invited.

Thus, performers from all of the three troupes - Ōuchi, Tennōji, and Nanto began working together to create a system that would allow the succession of the tradition of the Imperial court Gagaku. During the Edo period, when peace finally returned to the land, the Shogunate started including Gagaku in various events and ceremonies, and the Three Core Troupes were given remuneration amounting to 2,000 koku in total. As a result, the Tennoji performers, in a way, became "feudal lords" under the Shogun's protection, with a high status which allowed them access to the Imperial court. They were also able to obtain official ranks and positions and were on equal footing with the performers of the other troupes. It was a huge improvement compared to their status

during the Heian period. Of course, alongside its participation in all significant Imperial ceremonies, the Tennōji troupe continued to carry out its trademark performances for the common people in Shitennōji and its affiliated stages.

The largest and most spectacular Gagaku events in the Edo period where all Three Core Troupes participated equally, were the Mai-goran - performances for the amusement of the Emperor. There were various types of Mai-goran performances held for the Emperor's entertainment, but the largest one was usually carried out in mid-January to mark the conclusion of the New Year's festivities. A total of 51 people, 17 from each of the three Gagaku troupes, took turns to entertain the Emperor. Needless to say, it was a great honor for the performers. Today, Tennōji Gakuso will present a dance of the U-mai type as it used to be performed during the Mai-goran in front of the Shishinden Hall. Can you see the silhouette of the Noble One behind the bamboo blinds? At the end of the second part, the Noble One will evaluate the performance of the dancers of the Tennōji troupe.

As for the performance itself, the first dance, "Enbu", is a ritual dance that is always the first to be performed at a Bugaku event. The dancers wield a halberd in order to purify the stage and exorcise the evil spirits. Generally speaking, Bugaku dances are usually divided into two types - "Left dances" (Sa-mai) and "Right dances" (U-mai). In the Mai-goran event, the Left dances were exclusively performed by the dancers of the Nanto Gakuso, while the Right dances were handled by the Tennōji Gakuso. Usually, the Left dancer wears an orange costume, while the Right dancer - a green one, so as to create a striking visual contrast between the two dancing swordsmen. Generally, "Enbu" consists of three scenes called Sansetsu. The first scene would be performed by the Left dancer, the second - by the Right dancer, and the last dance, called Awase-boko, would be performed simultaneously by both. Today, we will perform only the Awase-boko. The song "Shueranjo", played only with flutes and percussion instruments before the dance begins, has a unique melody - the two flutes on the left and right initially play different tunes which gradually merge together. These flutes play the role of fanfares for the whole Bugaku event. This old-fashioned way of holding a Bugaku performance is probably only preserved within the tradition of Tennōji Gakuso.

The second performance is a dance called "Batō". The dancer is dressed in an orange costume, so it is originally a Left dance, but since Tennōji Gakuso was in charge of the Right dances, it was treated as a Right dance when performed in the Tennoji style within the court. The Tennōji Batō Right dance has a five-beat rhythm called Yatara-byōshi, which consists of a series of two and three beats. They say that it was invented by the Tennōji troupe because they found the five-beat tempo more pleasant.

This piece is said to have been performed during the Great-Buddha's Eye Opening ceremony in Tōdaiji in 752. However, there are various theories about its origin. One of them claims that the dance depicts a man of the Western "Hu" tribe, who battles the beast that killed his parents. Another one says that it depicts a certain Queen of the Tang Dynasty, who is breaking out of the chambers where she was confined for going mad with jealousy.

Actually, there were two types of Batō dance - the Left Batō, which was performed by the Nanto Gakuso, and the Right Batō of Tennōji. While the Left Batō was frequently performed during Mai-goran, it was very rare for the Emperor to view the Right Batō. Today, we would like to entertain the Noble One with our rendition of the Right Batō.

The last piece is a dance called "Kitoku".

It is a solo dance of the Right style that was frequently performed at Mai-goran by the Tennōji troupe, who were in charge of the Right dances. They say that the dance emulates the fighting movements of Kitoku-kō, who was defeated by Kyōdo-ō during the Han Dynasty in China. It seems that during the Edo Period there were two versions of this dance - the classic version, presented at Shitennōji, and the Mai-goran version. Today, although it is Mai-goran, we would like to perform the version unique to Tennōji. I wonder if the Noble One will look upon this version of the dance with favor.

At the end of Mai-goran, we will perform a song called Chōgeishi. It is a song without a dance, which is said to have been composed by Minamoto-no-Hiromasa - a high-ranking noble in the Heian Court and a skilled Gagaku artist. This song used to be performed at the end of every Bugaku event as an "exit" piece played as the nobles or the monks who attended the service were leaving.

Written by Shinryu Ono (Vice President of the Garyō-kai Association) Translated by Petko Slavov

#### 協賛者御芳名(順不同)

本日の公演に際し、次の方々より協賛いただきました。ここに厚く御礼申し上げます。

#### 協賛 住吉大社 念法眞教教団

#### 本願寺 津村別院

大阪市中央区本町4-1-3

**2** 06-6261-6796

#### 今宮戎神社

大阪市浪速区恵美須西1-6-10

**☎** 06-6643-0150

#### 一心寺

大阪市天王寺区逢坂2-8-69

**☎** 06-6771-0444

#### 大阪真宗協和会

大阪市旭区今市1-5-6 浄願寺内

**☎** 06-6951-2598

#### 佛光寺 大阪別院

大阪市住吉区苅田6-11-24

**8** 06-6691-1362

#### (株)浅井法衣店

京都市下京区艮町865-7

**☎** 075-371-0054

#### (株) 荒木装束店《舞楽装束》

京都市中京区三条通室町西入

**8** 075-221-1414

#### (株)阿波弥《葬祭》

大阪市西区新町1-13-15

**☎** 0120-06-1142

#### 伊さく(有)袈裟匠櫻井《袈裟匠》

京都市下京区新町通正面上ル東若松町801

**☎** 075-371-1139

#### (株)井筒法衣店

京都市下京区堀川通新花屋町角(西本願寺前)

**2** 0120-075-790

#### 大笹屋 松浦秀見《雅楽打物》

京都市左京区聖護院蓮華蔵町36

**☎** 075-751-6889

#### (有)太田商店《西陣織·織物製造》

京都市上京区黒門通元誓願寺上ル寺今町509

**☎** 075-417-2718

#### (株)香林堂《お香製造・販売》

大阪市天王寺区逢坂2丁目1-14

**☎** 06-6779-0026

#### (株) 金剛組《寺院建築》

大阪市天王寺区四天王寺1-14-29

**3** 0120-054-731

#### 京仏具 三法堂《京仏具》

京都市中京区三条小橋東入

**3** 075-221-0553

#### (株)鷲見法衣佛具店《法衣·仏具》

京都市下京区堀川通七条北入(西本願寺前)

**3** 075-343-0805

#### (株) 仙福南陽堂《表装·表具》

大阪市天王寺区逢坂2-3-20

**☎** 0120-18-1029

#### (株) 滝本仏光堂

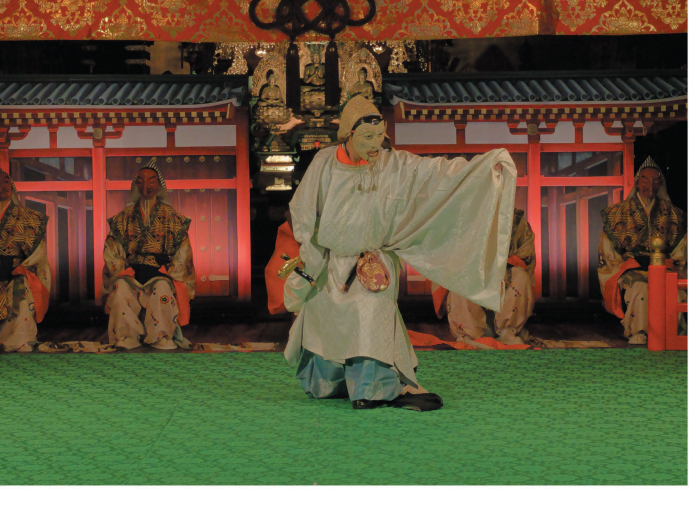
大阪府守口市梅園町2-22

**8** 06-6993-0001

#### (株)たなかや《雅楽器・和楽器・神具》

天理市川原城町678

**8** 0120-46-1154



#### (株)トンナ佛宝堂

大阪市天王寺区大道1-5-1

**☎** 06-6771-0022

#### 浜屋株式会社《仏壇・仏具・墓石・ギフト・保険・旅行》

姫路市南畝町2-31(本社)

**2** 0120-161-694

#### 法蔵館《宗教図書出版》

京都市下京区正面通烏丸東入ル

**☎** 075-343-0458

#### (株)古田仏具製作所《京仏具》

京都市下京区西洞院正面東入蛭子水町

**☎** 075-343-0674

#### 三木法衣店

京都市下京区下数珠屋町通烏丸東入橘町74

**☎** 075-371-1527

#### 八幡内匠《雅楽器師》

京都市上京区烏丸通上御霊前下ル東入相国寺門前町670-8

**☎** 075-231-7435



天王寺楽所 雅亮会は、明治17年設立。重要無 形民俗文化財である、四天王寺「聖霊会の舞 楽」をはじめ、天王寺楽所ゆかりの各種舞楽法 要等の伝承・研鑽に努める雅楽演奏団体です。 2020年度第40回伝統文化ポーラ賞地域賞を 受賞。

Facebookページを開設して、活動予定や活動 報告を随時発信しております。

### 悻 吉坊

1981年 西宮市生まれ

1999年 1月10日桂吉朝に入門

2000年 4月から桂米朝のもとで3年間の内

弟子修行ののち、古典落語を中心に

テレビ、舞台「地獄八景浮世百景」

映画「能登の花ヨメ」などに出演

2011年 咲くやこの花賞大衆芸能部門受賞

2012年 第49回なにわ芸術祭新人賞

2014年 第9回繁昌亭大賞奨励賞

2016年 国立演芸場花形演芸大賞銀賞

2019年 国立演芸場花形演芸大賞金賞

自身の独演会「吉坊ノ会」を 東京・大阪で2006年から開催 伝統文化への造詣も深い

#### 都にはぢず ~朝廷と天王寺楽所

《技術指導》(順不同)

吉光 宏昭 清水 修 蓮沼 善行 藤原 憲 林 絹代 寺西 覚水 前川 隆哲 小野 真龍 中原 詳人 新發田 恵司 多田 真円 吉本 乘亮 髙木 了慧 巖水 法光 塩田 隆志 味府 浩子 園淵 和夫 神田 典証

《スタッフ》(順不同)

雅亮会理事会

理事長 藤原憲

副理事長 小野 真龍 蓮沼 善行

雅亮会理事 園淵 和夫 寄氣 惠秀

寺西 覚水 曾根 暢貴 中原 詳人 北中 廣興

真藤 真 新發田 恵司 吉光 信昭

雅亮会参事 林 絹代 髙木 了慧 前川 隆哲 多治見 眞篤 多田 真円 巖水 法光 塩田 隆志 吉本乘亮

《演奏会スタッフ》

小野 さつき 筧 華子

小野 碩 明山 晃大 尾形 睦

前川 隆信 松下 由紀

《舞台製作》

力竹 総明

《製作協力》

四天王寺 グリーンズコーポレーション

日本ステージ 東京舞台照明大阪

《映像制作》

(株)アッシュ 大阪共立

《写真》

荻野 薫 三木 雅之

《印刷》

グローバルプランニング

《編集発行》

雅亮会 〒556-0014 大阪市浪速区大国2丁目2-27 願泉寺内

**3** 06-6641-0084

※本書収録内容の無断転載、複写、引用等を禁じます。



#### 予 告

#### 第49回 雅楽公演会

令和3年

# 11月29日午後6時半フェスティバルホール

## 和国の教主 〜聖徳太子と天王寺舞楽

令和3年(2021年)は聖徳太子千四百年御 聖忌の年です。天王寺楽所の設立者でもある 聖徳太子に関わる曲目で構成して、太子讃仰 の想いを表したいと思います。

#### 雅楽伝習生募集

雅楽に取り組んでみませんか? 雅亮会では、雅楽伝習所を設けて、養成しています。

| 新学期                              |
|----------------------------------|
| 令和3年9月 (募集期間7月~8月 雅亮会HP上で告知します。) |
| 練習日                              |
| 初級は毎週土曜日 午後6時~7時20分              |
| 会場                               |
| 四天王寺本坊又は願泉寺                      |
| 費用                               |
| 入所費 3万円 年間受講料 10万円               |
| 問合せ ※分割納付制度があります。                |

雅亮会事務所 ☎06-6641-0084 ※雅亮会HPもご覧下さい。